
Emil	Angehrn,	Universität	Basel	
filosofia.ch	-	Philosophisches	Café	Basel-Bruderholz	14.Nov.2025	/	Phil.	Apéro	GundeliDräff	12.Nov.2025	

Aufrichtigkeit	–	Müssen,	können,	wollen	wir	ehrlich	und	wahrhaftig	sein?	
	
1. Ambivalenzen	der	Aufrichtigkeit	
•  Wahrhaftig,	aufrichtig,	ehrlich	zu	sein,	scheint	leicht	und	selbstverständlich.	Sich	mit	anderen	zu	ver-
ständigen,	entspricht	einem	Urbedürfnis	des	Menschen.	Die	wechselseitige	Unterstellung	von	Wahr-
haftigkeit	ist	eine	Bedingung	gelingender	Kommunikation	(D.	Davidsons	principle	of	charity).	Wahr-
haftigkeit	gilt	als	Wert	und	Norm.	

•  Indessen	sind	diese	Aussagen	deskriptiv	und	normativ	zu	hinterfragen.	Ist	Wahrhaftigkeit	eine	ge-
teilte	Wertvorstellung	–	oder	gilt	das	„Ende	der	Aufrichtigkeit“?	(L.	Trilling,	1980)	

•  Zwei	Dualitäten	sind	Angelpunkte	der	Analyse:	die	Verschränkung	von	Wahrhaftigkeit	und	Unwahr-
haftigkeit	/	die	Wahrhaftigkeit	im	Verhältnis	zu	anderen	und	zu	sich	selbst.	

	
2. Die	Leitidee	des	Wahrhaftigen	
•  Wahrhaftigkeit	gilt	als	eine	moralisch,	psychologisch	und	sozial	positivwertige	Haltung,	Grundlage	
der	übrigen	Tugenden	(ein	verlogener	Mensch	kann	nicht	restlos	solidarisch	sein)	

•  Wahrhaftigkeit	ist	eine	erkenntnismäßige	und	praktische	Einstellung,	die	sich	sprachlich,	körperlich	
und	interaktiv	ausdrücken	kann.	Sie	qualifiziert	sowohl	eine	Äußerung	wie	den	Charakter	einer	Per-
son.	Sie	hat	einen	zweifachen	Ort	im	zwischenmenschlichen	Austausch	und	im	Verhältnis	zu	sich	
selbst.	

•  Im	Praktischen	realisiert	sich	Wahrhaftigkeit	als	Eigentlichkeit	und	Authentizität.	Sie	steht	für	die	
emphatische	Idee	des	Selbst-Seins	–	gegen	die	anonyme	Seinsweise	des	Man.	

	
3. Der	Ausgang	vom	Unwahrhaftigen	
•  Nietzsche	hält	„die	Täuschung,	das	Schmeicheln,	Lügen	und	Trügen“	für	die	Basis	des	sozialen	Lebens	
(KSA,	Bd.	1,	875)	und	meint,	dass	in	Fragen	der	Aufrichtigkeit	vielleicht	„noch	Niemand	wahrhaftig	
genug“	war	(Bd.	5,	103).	

•  Grundlage	der	Unwahrhaftigkeit	ist	die	Endlichkeit	des	Menschen.	Sie	bedingt	die	Grenzen	der	
Selbsterkenntnis	und	die	Brüchigkeit	des	Ehrlichsein-Wollens.	Doch	liegt	die	Aufrichtigkeit,	wie	an-
dere	Tugenden	(z.B.	Tapferkeit),	nicht	einfach	in	unserer	Verfügungsmacht;	sie	gründet	nicht	in	ei-
nem	Beschluss,	sondern	in	einer	durch	Praxis	erworbenen	Grundhaltung.	

•  Nach	Heidegger	lebt	der	Mensch	„zunächst	und	zumeist“	in	der	Uneigentlichkeit,	nach	Sartre	in	der	
Unaufrichtigkeit	(mauvaise	foi).	Dagegen	proklamieren	Selbstdarstellungen	oft	das	Bekenntnis	der	
Aufrichtigkeit:	so	die	Essais	von	Montaigne,	„C’est	ici	un	livre	de	bonne	foi,	lecteur“,	aufgenommen	im	
Vorspann	der	Erzählung	Montauk	von	Max	Frisch.	Solche	Eröffnungen	provozieren	den	Zweifel,	ob	
sie	ehrlich	sind,	ja,	wieweit	es	überhaupt	möglich	ist,	in	kompromissloser	Offenheit	sein	Innerstes	
auszubreiten.	

•  Paul	Ricoeur	generalisiert	das	Bedenken	als	Grundlage	einer	‚Hermeneutik	des	Verdachts‘,	die	(am	
Beispiel	von	Nietzsche,	Marx	und	Freud)	von	der	Nicht-Selbstverständlichkeit	des	Wahren	bzw.	der	
Normalität	des	Unwahrhaftigen	ausgeht.	

	
4. Die	Überwindung	der	Falschheit	vom	Anderen	her	
•  Die	Sozialität	ist	sowohl	ein	privilegierter	Ort	der	Simulation	wie	eine	Ressource	der	Wahrheit.	Das	
Verhältnis	zum	Anderen	verlangt	Wahrhaftigkeit	und	öffnet	die	Möglichkeit	zur	Überwindung	von	
Selbsttäuschung;	exemplarisch	im	psychoanalytischen	Gespräch.	

•  Für	die	dialogische	Philosophie	(M.	Buber,	E.	Levinas)	kommt	der	Mensch	im	Verhältnis	zum	Ande-
ren	zu	seinem	wahren	Sein.	In	der	Hermeneutik	von	H.-G.	Gadamer	fungiert	das	Gespräch	als	Funda-
ment	von	Sinn	und	Verstehen.	

Literatur:	E.	Angehrn,	Selbst-sein.	Zwischen	Wahrhaftigkeit	und	Selbstverfehlung,	Hamburg	2024:	E.	Angehrn	/	J.	Küchenhoff	
(Hg.),	Wahrhaftigkeit	und	Unwahrhaftigkeit	im	Gespräch.	Philos.	und	psychoanalytische	Perspektiven,	2025	
 


