Das Sagbare und das Unsagbare

"O Wort, du Wort, das mir fehlt!"
Arnold Schénberg’

Das «Verbum Dei»: «Gott». Gott das Unsagbare, das Undenkbare, das Unaussprechliche
das nicht gedacht werden kann, das Unsagbare, das gedacht, aber nicht gesagt werden
kann und das Unaussprechliche, das zwar gesagt werden kann, das aber tabu ist. So
kann das «Verbum Dei» verstanden werden. Vielleicht sind die Grenzen meiner Sprache
meine Grenze (Wittgenstein) und zugleich ist meine Sprache mein Horizont (Gadamer).
Eine Anndherung in Schritten.

Kommunikation

Grundsatzlich kann Kommunikation, als der Austausch von , Etwas” zwischen mindes-
tens zwei Systemen beschrieben werden. Fur heute verstehe ich unter Kommunikation
den Austausch zwischen Menschen. Kommunikation kann als senden und empfangen
von Information angesehen werden. Dieses Sender—- Empfangermodell hat verschiedene
Implikationen:

A Information ist immer begrenzt.

B Es wird nur gesendet was gesendet wird. Keine Information ist vollstandig.
Wir senden mehr als wir wissen.

C Kein Medium Ubertragt verlustfrei.
Physikalisch argumentiert: Entropie findet statt.

D Die empfangene Information, ist nicht die gesendete Information.

Ein Austausch kann Einseitig oder Gegenseitig sein. Das Mittel des Austausches wird als
Medium bezeichnet. Was der Mensch als Sinnesdaten empfangt, ist Wahrnehmung. Da-
von zu unterscheiden sind Wahrnehmungsurteile, die aufgrund des Wahrgenommenen
und der eigenen Erfahrung gebildet werden. Kommunikation ist kontextsensibel. Je
nach Situation, Ort, Ziel, GegenUber, funktioniert die Kommunikation in differenter
Weise. Alles Verstehen ist daher immer, zugleich auch ein Nicht-Verstehen2. Was immer
wir aufnehmen, ist primar eine Irritation die bewertet werden muss. Vieles geschieht
unbewusst, manches bewusst. Dies besonders auch durch ethologische Signale. Sowohl
die unbewusste, als auch die bewusste Reaktion, kann als Beitrag zur Kommunikation
betrachtet werden. Zumindest auch so verstehe ich den berihmten Satz von Paul Watz-
lawick, wenn er behauptet: «Man kann nicht nicht kommunizieren.3» Ein Rauschen,
eine Information, lasst Gberlegen. Die Irritation wird verarbeitet. Je nach Konstitution
unserer Sozialisierung unserer Psyche. Die Frage ist: «Induziert die Irritation, verursacht
sie Neugier, verursacht sie Abwehr?» Wie auch immer, wir reagieren darauf, gerade
auch, wenn wir nicht aktiv reagieren. Sind wir aufnahmefahig, sollte die Irritation dazu
fuhren, mit Neugierde Fragen ins Zentrum zu stellen. «Jeder Gedanke ist Teil eines per-
sOnlichen Bewusstseins, das dem Individuum zu einer Entscheidung dartber verhilft, mit
welchen Erfahrungen der Aussenwelt es sich auseinandersetzt und welche es ignoriert.»
formulierte William James#. Muss es sein, wie es ist, wo kann ich die Situation verbes-
sern, verandern?

Medien

Selbstverstandlich ist auch Sprache ein Medium. Mehr und mehr werden wir durch die
Medien mit Bildern und Gerauschen gebildet und berauscht. Durch Bilden und Berau-
schen werden wir gestaltet, geformt. Jede Gestalt oder Form beinhaltet, dass Exklusio-
nen stattfinden. Wenn ich Eines fir angemessen finde, kann ich schwer etwas Anders

" Arnold Schénberg; Moses und Aron; 2. Akt, 5. Szene

2 Wilhelm von Humboldt; Kawi Einleitung; HGS, Bd. 7

3 Watzlawick, Paul/Beavin, Janet H./Jackson, Don D.; Menschliche Kommunikation, 1969
4US-amerikanischer Psychologe und Philosoph 1842 - 1910



auch als angemessen empfinden, meistens lehne ich solches dann als unangemessen ab.
Freud bildete den Begriff des Prothesengottes. Ohne Prothesen, seien es die Erweiterun-
gen unserer Phantasie, oder die Erweiterungen durch unsere Techniken wirden wir uns
amputiert vorkommen. Marshall McLuhan hat diese Idee mit seinen magischen Kanalen
weiter differenziert. Medien wie Ton, Haltung, Geste, Bilder & Schrift haben unter-
schiedliche Wirkungen. Fernsehen ist realer als Radio, als Beispiel. Medien scheinen je
nach Art verschieden zu irritieren. Wo sind wir empathisch, wo distanziert? Wann ist es
interessanter in einer virtuellen Realitdt mit Bots zu chatten, als mit einem realen Ge-
geniber zu diskutieren?

Die Sprache

Im Anfang war das Wort, das gesprochene Wort.

Um ein Gefuhl far die Sprache zu bekommen, ist es wohl sinnvoll zu Gberlegen wie sich
die Sprache entwickelt. Seit Urzeiten werden stimmliche Laute, Pfiffe und Gesten be-
nutzt. Irgendwann wurden aus den Lauten Worte, Sprache, Musik. Ein «Einbrechen des
Namens in das Chaos des Unbenannten» hat begonnen, hielt Franz Rosenzweig fest in
Analogie zum biblischen Text: «iIm Anfang war das Wort.». Instrumente wurden benutzt
um sich Uber weitere Strecken verstandigen zu kdnnen. Sprache lernte man nach heuti-
gem Wissen vor Uber 70000 Jahren in Bildern oder Melodien festzuhalten. Die Bilder
verwandelten sich vor etwa 7, 8 Tausend Jahren in abstrakte Schriften. Derrida behaup-
tet: ,Jede Spur ist Spur einer Spur. Kein Element ist jemals irgendwo anwesend (auch
nicht einfach abwesend): es gibt nichts als Spuren.” Worte haben eine lange Tradition
und sie verandern sich in ihrer Bedeutung, in einer langsamen Drift. Geil bedeutet
heute etwas ganz anderes als damals, als ich das Wort kennen gelernt habe. Nur schon
das Wort denken, hatte rote Ohren bewirkt. Und doch ist jene Bedeutung auch heute
noch konnotiert. Nicht wirklich die Worte verandern sich, die Kultur einer Gesellschaft
verandert sich und so bekommen Worte eine andere Bedeutung, da sich der Kontext
verandert hat. Im hohen Mittelalter war mit geil «UbermUtig» gemeint. Die Geschichte
eines Wortes, die Narrative dazu, die Nutzung innerhalb der Familie, des Freundeskrei-
ses erzeugen die Spur des Wortes. Die Sprache hat begonnen, vor uns, ohne uns. «Sein,
das verstanden werden kann, ist Sprache.», meinte Hans Georg Gadamers. Sprache lern-
ten wir und haben manche Worte, wohl nicht viele, reflektiert. Reflexiv einem Wort be-
wusst nachzugehen ist eine bereichernde Herausforderung. Die Sprache ist ein Spiel-
raum. Sie er6ffnet Bewegung und gibt gleichzeitig die Grenzen dieser Bewegung vor.

Gerne mdchte ich mit Euch ein kleines Experiment machen. «Ich bitte Euch: Schliesst die
Augen. Was fallt Dir zum Wort «Hof» ein. Finde ein bezeichnendes Wort dazu. Offne
wieder die Augen. So sehe ich, dass wir weiter gehen kénnen.»

Mythen bilden:

«Die Wissenschaft ist von Beginn an in Konflikt mit den Erzédhlungen.®», meint Jean
Francoise Lyotard. Erzahlungen scheinen eine grosse Rolle im Bild des Menschen von der
realen Welt zu spielen. Das macht durchaus Sinn. Wir bilden Mythen um unsere Welt
nicht nur naturwissenschaftlich zu erklaren, sondern auch einen sinnlichen, philosophi-
schen Sinn in der Welt zusehen. Ein angedeutetes Beispiel: «Meinen Bogen gebe ich ins
Gewodlk, er werde Zeichen des Bundes zwischen mir und der Erde.”» Der Bogen im Ge-
wolk, der Regenbogen hat heute die Bedeutung von der Verbundenheit der Menschen
unabhangig von ihrem sein. Kiisse unterm Regenbogen und manch anderes Bild kommt
in Erinnerung.

Mythen scheinen einerseits eine Kontinuitat zu haben, andererseits sich zu verschieben.
Im Falle des Regenbogens ist das Verbindende die Kontinuitat. «Die Welt in ihm ist nur

5 Hans Georg Gadamer; Wahrheit und Methode
6 Lyotard, Jean-Francois (1979/2012): Das postmoderne Wissen.
71. Moses 9.13 nach Franz Rosenzweig und Martin Buber



ein Ball, den den Ich geworfen hab und den, der bei der Reflexion wieder aufgefangen
wird.®»

«Dass Gott keine objektive Realitat hat, schliesst seine Wirklichkeit nicht aus.9»

Wirklich ist, was Spuren hinterlasst. Hans Blumenberg beschaftigte sich mit dem ,, Abso-
luten” jener Wirklichkeit oder Wahrheit, die sich jeder direkten, begrifflichen oder
sprachlichen Erschliessung entzieht. Das Absolute ist sozusagen das Unbestimmbare, das
nicht vollstandig ,auf den Begriff gebracht” werden kann und das oft Angst, Schrecken
oder Uberwaltigende Erfahrungen auslost. Fir Blumenberg sind Mythen gerade diese
Konfrontation mit dem Absoluten, der ,, absoluten Realitat” oder auch dem , Absolutis-
mus der Wirklichkeit”, die den Menschen herausfordert. Um mit dieser Gberwaltigen-
den und unverfigbaren Wirklichkeit umgehen zu kénnen, entwickelt der Mensch den
Mythos, die Narrative, als schitzende Distanzierungsform. Nach Luhmann bearbeitet
die Kunst das Paradox ,, der Beobachtbarkeit des Unbeobachtbaren”*°. Kunst generiert
die Differenz von Beobachtbarkeit und Unbeobachtbarkeit, von Sichtbarkeit und Un-
sichtbarkeit, indem sie sich auch dem zuwendet, was potenziell wahrnehmbar sein
kann. Dadurch werden Erzahlungen neu gepflegt und den aktuellen BedUrfnissen ange-
passt.

Du sollst dir kein Bild machen! Denn ein Bild schrankt ein, begrenzt und fasst ein, was
unbegrenzt und unvorstellbar bleiben soll.” Es drangt sich auf zu erwagen, dass Glau-
ben Kunst ist, dass Glauben eine Erzdhlung, ein Narrativ ist. Mdglicherweise stehen wir
mitten in einer grossen Wende in der Sprache. Durch die neuen elektronischen Medien,
scheint sich Sprache sehr stark zu verandern und wird immer mehr mit Gerdauschen und
Bildern angereichert. Die Sage von «Der Dativ ist des Genitivs Tod.» ist nicht mehr rele-
vant. Viele Menschen verkntUpfen in ihrer Sprache ganz verschiedene Sprachraume. Das
gibt ganz neue Impulse aber auch eine grosse Vagheit. Eine grosse Vagheit, weil wir zu
diesen individualisierten Sprachrdumen nur noch eine lockere Beziehung haben. (hier
ware es interessant der Frage nachzugehen, wie Einsamkeit zu einem wichtigen Thema
unserer Zeit geworden ist.) Entsprechend ist da eine grosse Sehnsucht nach dem grossen
Verkinder der Wahrheiten. «Nur so» oder «die einzige Moglichkeit ist.» Robert Habeck
meint dazu: «... wenn wir uns darauf einlassen, eine Einzelperspektive zu verabsolutie-
ren, dann suchen wir sprachliche Herrschaft Gber andere.»

Mit der Sprache versuchen wir unsere Welt zu beschreiben. Notwendiger weise ist der
Versuch nicht die Welt, es bestehen, es bleiben Unterschiede. Wir erinnern uns: «lm An-
fang war das Wort.» Mit Wértern erschaffen wir uns unsere Welt. Das Es, das Objekt,
das Ereignis ist nie wirklich so wie wir es beschreiben. Immer wieder entdecken wir
Neues im Objekt. Ereignisse, lassen sich nicht wiederholen. Es bietet sich an, anstatt kon-
statierend, symptomatisch zu reden.

Das Gesprach

Im Denken gibt es grundsatzlich keine Grenzen, wir sind véllig frei. Schelling formuliert:
«Nur in der Persoénlichkeit ist Leben; und alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln
Grund, der allerdings auch Grund der Erkenntnis sein muss.”?» Wenn wir zu einer Er-
kenntnis kommen, bedeutet das Handlungsbereit zu werden. Das Bild von Antonello Da
Messina in der Galleria Regionale della Sicilia in Palermo zeigt eine «Maria Annunzi-
ata». Die Frau auf dem Bild ist offenbar in einem Selbstgesprach. Mit der linken Hand
halt sie eine blaue Mantilla zusammen. Blau steht hier fir Wahrheit. Der rote Feuerei-
fer, der in Form eines Leibchens darunter verborgen ist, erscheint kaum. Mit der rechten
Hand wagt sie die Gedanken ab, denen sie offensichtlich folgt, aufgrund der Lekture,
die vor ihr liegt. Annunziata: Eine neue Idee kommt in die Welt! Welche Botschaften,
Lektiren nehmen wir heute auf, wovon werden wir inspiriert? Wann brauche ich eine

8 Schiller an Goethe am 28.10.1794

9 Nach Hans Blumenberg; Matthauspassion

'° Niklas Luhmann; Die Gesellschaft der Gesellschaft

" Arnold Schénberg; «Du sollst Dir kein Bild machen» Op. 27, Il
2 Schelling, Uber das Wesen der menschlichen Freiheit (1809)



Pause, um in mich zu héren. Den Phantasien lauschen. Bedenken abwagen. Und Beden-
ken dussern. Reflektieren muss nicht in der Studierstube geschehen, es findet vielfach in
Gesprachen statt. So wie es vielleicht heute in diesem Kreis geschieht. Das Gesprach ist
eine besondere Form der Kommunikation. Das Wort Gesprach ist nicht Gberraschend
mit dem Wort Sprache verwandt. Das Prafix «Ge» wird mit der Idee von Zusammensein
assoziiert. Wie kénnen wir etwas mit Sprache ausdriicken, austauschen? Sprache ist zu-
erst eine allgemeine Konvention. Wir brauchen zu einer tieferen Verstandigung eine
spezifische Sprache. Besonders das Gesprach zwischen verschiedenen Sprachen ist her-
ausfordernd. Spat in der Adoleszenz vervollstandigt sich der Neokortex. Bis dahin ist das
Gesprach schwierig. Die Verneinung ist relevant. Suchen wir einen Sinn im Nein! Die Ne-
gation bringt uns auf neue Gedanken. Neue Ideen, neue Lésungen kénnen heranwach-
sen. Bejahen fUhrt im Sinne von «repetitiver Unsinn hat normativen Charakter», wie es
Eugen Bleuler formulierte, zur Verfestigung von gangigen Meinungen. Ein Korpus von
geadusserten Gedanken, lasst eine Haltung erscheinen. Die Welt verdandert sich folglich
durch sich verandernde Haltungen in einem maandrierenden Geschehen. Spinoza for-
mulierte in einem Brief an Jarig Jelles: «Omnis determinatio est negatio.» Wann immer
wir etwas bestimmen, schliessen wir alles andere aus. Es besteht die Gefahr eine Wahr-
heit zu haben. Darum halt Heinz von Foerster dagegen: «Wahrheit ist die Erfindung ei-
nes Lugners.» Eines der Probleme der Wahrheiten ist, dass wir sie nur innerhalb des
Denkbaren finden. Es gibt aber auch Undenkbares. Mit dem Denkbaren bilden wir ei-
nen Erwartungsraum, einen Handlungsraum und einen Wirkungsraum, wahrend das
Undenkbare zu keinem Handlungsraum fuhrt. Wenn wir das Denkbare, das Mégliche
als etwas bezeichnen, das wir uns zumindest (intelligibel) vorstellen kénnen, dann wird
uns das was wir uns nicht vorstellen kénnen, als nicht méglich erscheinen. Es ware un-
sinnig, das was wir uns Uberhaupt nicht vorstellen kénnen, irgendwie doch als méglich
zu bezeichnen. Allerdings, es gelingen immer wieder Entdeckungen, die bisher undenk-
bar waren.

Zwiegesprach: Ich und Du im Gesprach

Auch wenn wir in einer Gruppe im Gesprach sind, so sind wir primar mit einem Gegen-
Gber im Gesprach™. Ein Gegenlber, das antwortend reagiert auf etwas, auf das Etwas
das aufgenommen wurde. Wohl héngt die Resonanz zum Gesagten, mit der Nahe zu
dem, was gerade Beschaftigt zusammen. Fruchtbar ist es Irritationen zu benennen. Das
kann ein Arbeitsfeld, in dem ich mich, das Thema, mein Gegenuber, zu reflektieren ver-
suche sein. So kénnte Entwicklung geschehen. Das braucht Zeit. Zeit sich zu finden, Zeit
einander kennenzulernen, Zeit einander zuzuhéren. Langsam verstehe ich Spuren. Auf
einmal machen sich neue Blickwinkel auf. Neue Sprachraume 6ffnen sich. Das Thema
steht in einem neuen Rahmen. Ich versuche zu antworten, meine Impression zu schil-
dern. Eine Antwort, responsabel auf den Apell, die Stimme und die Stimmung. Erving
Goffman fragt: «Was geht hier eigentlich vor? >» Das fragt man sich wohl immer wie-
der. Was kann die Antwort sein? Im Gesprach kénnen wir das explorieren. Das Gesprach
pflegen, als Austausch von Waren, als Gabe, als Geschenk, durch Kontextualisierung
und Aufmerksamkeit. Eine andere Seite des Gespraches ist naturlich, dass Einsichten er-
folgen. Einsichten haben normativen Charakter, man kommt zur Uberzeugung: «So
stimmt es.» Auch wenn Kontingenz erzeugt werden muss, gilt es im Auge zu behalten,
dass durch die Beschrankungen der Kommunikation, der Sprache und des Gesprachs, die
Informationen unvollstandig sind. Jedes Sagen, bezieht sich auf das eigene Leben, die
eigene Sicht der Welt. Es gibt Sagbares, Nichtssagendes, Ungesagtes, Unsagliches, Un-
sagbares, und manchmal sind wir sprachlos.

filosofia.ch - Philosophischer Apéro (11.02.2026) / Philosophisches Café (13.02.2026)

Basel, 11.02.2026, Herbert Manser
BY NC

'3 Baruch Spinoza; 50. Brief an Jarig Jelles, 1674
4 Martin Buber; Ich und Du
s Erving Goffman; Rahmenanalyse




