
Das Sagbare und das Unsagbare 
"O Wort, du Wort, das mir fehlt!" 

Arnold Schönberg1 
 

Das «Verbum Dei»: «Gott». Gott das Unsagbare, das Undenkbare, das Unaussprechliche 
das nicht gedacht werden kann, das Unsagbare, das gedacht, aber nicht gesagt werden 
kann und das Unaussprechliche, das zwar gesagt werden kann, das aber tabu ist. So 
kann das «Verbum Dei» verstanden werden. Vielleicht sind die Grenzen meiner Sprache 
meine Grenze (Wittgenstein) und zugleich ist meine Sprache mein Horizont (Gadamer). 
Eine Annäherung in Schritten. 

Kommunikation 

Grundsätzlich kann Kommunikation, als der Austausch von „Etwas“ zwischen mindes-
tens zwei Systemen beschrieben werden. Für heute verstehe ich unter Kommunikation 
den Austausch zwischen Menschen. Kommunikation kann als senden und empfangen 
von Information angesehen werden. Dieses Sender– Empfängermodell hat verschiedene 
Implikationen: 

A Information ist immer begrenzt. 
B Es wird nur gesendet was gesendet wird. Keine Information ist vollständig. 

Wir senden mehr als wir wissen. 
C Kein Medium überträgt verlustfrei. 

Physikalisch argumentiert: Entropie findet statt. 
D Die empfangene Information, ist nicht die gesendete Information. 

Ein Austausch kann Einseitig oder Gegenseitig sein. Das Mittel des Austausches wird als 
Medium bezeichnet. Was der Mensch als Sinnesdaten empfängt, ist Wahrnehmung. Da-
von zu unterscheiden sind Wahrnehmungsurteile, die aufgrund des Wahrgenommenen 
und der eigenen Erfahrung gebildet werden. Kommunikation ist kontextsensibel. Je 
nach Situation, Ort, Ziel, Gegenüber, funktioniert die Kommunikation in differenter 
Weise. Alles Verstehen ist daher immer, zugleich auch ein Nicht-Verstehen2. Was immer 
wir aufnehmen, ist primär eine Irritation die bewertet werden muss. Vieles geschieht 
unbewusst, manches bewusst. Dies besonders auch durch ethologische Signale. Sowohl 
die unbewusste, als auch die bewusste Reaktion, kann als Beitrag zur Kommunikation 
betrachtet werden. Zumindest auch so verstehe ich den berühmten Satz von Paul Watz-
lawick, wenn er behauptet: «Man kann nicht nicht kommunizieren.3» Ein Rauschen, 
eine Information, lässt überlegen. Die Irritation wird verarbeitet. Je nach Konstitution 
unserer Sozialisierung unserer Psyche. Die Frage ist: «Induziert die Irritation, verursacht 
sie Neugier, verursacht sie Abwehr?» Wie auch immer, wir reagieren darauf, gerade 
auch, wenn wir nicht aktiv reagieren. Sind wir aufnahmefähig, sollte die Irritation dazu 
führen, mit Neugierde Fragen ins Zentrum zu stellen. «Jeder Gedanke ist Teil eines per-
sönlichen Bewusstseins, das dem Individuum zu einer Entscheidung darüber verhilft, mit 
welchen Erfahrungen der Aussenwelt es sich auseinandersetzt und welche es ignoriert.» 
formulierte William James4. Muss es sein, wie es ist, wo kann ich die Situation verbes-
sern, verändern? 

Medien 

Selbstverständlich ist auch Sprache ein Medium. Mehr und mehr werden wir durch die 
Medien mit Bildern und Geräuschen gebildet und berauscht. Durch Bilden und Berau-
schen werden wir gestaltet, geformt. Jede Gestalt oder Form beinhaltet, dass Exklusio-
nen stattfinden. Wenn ich Eines für angemessen finde, kann ich schwer etwas Anders 

 
1 Arnold Schönberg; Moses und Aron; 2. Akt, 5. Szene 
2 Wilhelm von Humboldt; Kawi Einleitung; HGS, Bd. 7 
3 Watzlawick, Paul/Beavin, Janet H./Jackson, Don D.; Menschliche Kommunikation, 1969 
4 US-amerikanischer Psychologe und Philosoph 1842 - 1910 



auch als angemessen empfinden, meistens lehne ich solches dann als unangemessen ab. 
Freud bildete den Begriff des Prothesengottes. Ohne Prothesen, seien es die Erweiterun-
gen unserer Phantasie, oder die Erweiterungen durch unsere Techniken würden wir uns 
amputiert vorkommen. Marshall McLuhan hat diese Idee mit seinen magischen Kanälen 
weiter differenziert. Medien wie Ton, Haltung, Geste, Bilder & Schrift haben unter-
schiedliche Wirkungen. Fernsehen ist realer als Radio, als Beispiel. Medien scheinen je 
nach Art verschieden zu irritieren. Wo sind wir empathisch, wo distanziert? Wann ist es 
interessanter in einer virtuellen Realität mit Bots zu chatten, als mit einem realen Ge-
genüber zu diskutieren? 

Die Sprache 

Im Anfang war das Wort, das gesprochene Wort.  
Um ein Gefühl für die Sprache zu bekommen, ist es wohl sinnvoll zu überlegen wie sich 
die Sprache entwickelt. Seit Urzeiten werden stimmliche Laute, Pfiffe und Gesten be-
nutzt. Irgendwann wurden aus den Lauten Worte, Sprache, Musik. Ein «Einbrechen des 
Namens in das Chaos des Unbenannten» hat begonnen, hielt Franz Rosenzweig fest in 
Analogie zum biblischen Text: «Im Anfang war das Wort.». Instrumente wurden benutzt 
um sich über weitere Strecken verständigen zu können. Sprache lernte man nach heuti-
gem Wissen vor über 70000 Jahren in Bildern oder Melodien festzuhalten. Die Bilder 
verwandelten sich vor etwa 7, 8 Tausend Jahren in abstrakte Schriften. Derrida behaup-
tet: „Jede Spur ist Spur einer Spur. Kein Element ist jemals irgendwo anwesend (auch 
nicht einfach abwesend): es gibt nichts als Spuren.“ Worte haben eine lange Tradition 
und sie verändern sich in ihrer Bedeutung, in einer langsamen Drift. Geil bedeutet 
heute etwas ganz anderes als damals, als ich das Wort kennen gelernt habe. Nur schon 
das Wort denken, hatte rote Ohren bewirkt. Und doch ist jene Bedeutung auch heute 
noch konnotiert. Nicht wirklich die Worte verändern sich, die Kultur einer Gesellschaft 
verändert sich und so bekommen Worte eine andere Bedeutung, da sich der Kontext 
verändert hat. Im hohen Mittelalter war mit geil «übermütig» gemeint. Die Geschichte 
eines Wortes, die Narrative dazu, die Nutzung innerhalb der Familie, des Freundeskrei-
ses erzeugen die Spur des Wortes. Die Sprache hat begonnen, vor uns, ohne uns. «Sein, 
das verstanden werden kann, ist Sprache.», meinte Hans Georg Gadamer5. Sprache lern-
ten wir und haben manche Worte, wohl nicht viele, reflektiert. Reflexiv einem Wort be-
wusst nachzugehen ist eine bereichernde Herausforderung. Die Sprache ist ein Spiel-
raum. Sie eröffnet Bewegung und gibt gleichzeitig die Grenzen dieser Bewegung vor. 

Gerne möchte ich mit Euch ein kleines Experiment machen. «Ich bitte Euch: Schliesst die 
Augen. Was fällt Dir zum Wort «Hof» ein. Finde ein bezeichnendes Wort dazu. Öffne 
wieder die Augen. So sehe ich, dass wir weiter gehen können.» 

Mythen bilden: 

«Die Wissenschaft ist von Beginn an in Konflikt mit den Erzählungen.6», meint Jean 
Francoise Lyotard. Erzählungen scheinen eine grosse Rolle im Bild des Menschen von der 
realen Welt zu spielen. Das macht durchaus Sinn. Wir bilden Mythen um unsere Welt 
nicht nur naturwissenschaftlich zu erklären, sondern auch einen sinnlichen, philosophi-
schen Sinn in der Welt zusehen. Ein angedeutetes Beispiel: «Meinen Bogen gebe ich ins 
Gewölk, er werde Zeichen des Bundes zwischen mir und der Erde.7» Der Bogen im Ge-
wölk, der Regenbogen hat heute die Bedeutung von der Verbundenheit der Menschen 
unabhängig von ihrem sein. Küsse unterm Regenbogen und manch anderes Bild kommt 
in Erinnerung. 
Mythen scheinen einerseits eine Kontinuität zu haben, andererseits sich zu verschieben. 
Im Falle des Regenbogens ist das Verbindende die Kontinuität. «Die Welt in ihm ist nur 

 
5 Hans Georg Gadamer; Wahrheit und Methode 
6 Lyotard, Jean-François (1979/2012): Das postmoderne Wissen. 
7 1. Moses 9.13 nach Franz Rosenzweig und Martin Buber 



ein Ball, den den Ich geworfen hab und den, der bei der Reflexion wieder aufgefangen 
wird.8»  
«Dass Gott keine objektive Realität hat, schliesst seine Wirklichkeit nicht aus.9» 
Wirklich ist, was Spuren hinterlässt. Hans Blumenberg beschäftigte sich mit dem „Abso-
luten“ jener Wirklichkeit oder Wahrheit, die sich jeder direkten, begrifflichen oder 
sprachlichen Erschliessung entzieht. Das Absolute ist sozusagen das Unbestimmbare, das 
nicht vollständig „auf den Begriff gebracht“ werden kann und das oft Angst, Schrecken 
oder überwältigende Erfahrungen auslöst. Für Blumenberg sind Mythen gerade diese 
Konfrontation mit dem Absoluten, der „absoluten Realität“ oder auch dem „Absolutis-
mus der Wirklichkeit“, die den Menschen herausfordert. Um mit dieser überwältigen-
den und unverfügbaren Wirklichkeit umgehen zu können, entwickelt der Mensch den 
Mythos, die Narrative, als schützende Distanzierungsform. Nach Luhmann bearbeitet 
die Kunst das Paradox „der Beobachtbarkeit des Unbeobachtbaren“10. Kunst generiert 
die Differenz von Beobachtbarkeit und Unbeobachtbarkeit, von Sichtbarkeit und Un-
sichtbarkeit, indem sie sich auch dem zuwendet, was potenziell wahrnehmbar sein 
kann. Dadurch werden Erzählungen neu gepflegt und den aktuellen Bedürfnissen ange-
passt. 
Du sollst dir kein Bild machen! Denn ein Bild schränkt ein, begrenzt und fasst ein, was 
unbegrenzt und unvorstellbar bleiben soll.11 Es drängt sich auf zu erwägen, dass Glau-
ben Kunst ist, dass Glauben eine Erzählung, ein Narrativ ist. Möglicherweise stehen wir 
mitten in einer grossen Wende in der Sprache. Durch die neuen elektronischen Medien, 
scheint sich Sprache sehr stark zu verändern und wird immer mehr mit Geräuschen und 
Bildern angereichert. Die Sage von «Der Dativ ist des Genitivs Tod.» ist nicht mehr rele-
vant. Viele Menschen verknüpfen in ihrer Sprache ganz verschiedene Sprachräume. Das 
gibt ganz neue Impulse aber auch eine grosse Vagheit. Eine grosse Vagheit, weil wir zu 
diesen individualisierten Sprachräumen nur noch eine lockere Beziehung haben. (hier 
wäre es interessant der Frage nachzugehen, wie Einsamkeit zu einem wichtigen Thema 
unserer Zeit geworden ist.) Entsprechend ist da eine grosse Sehnsucht nach dem grossen 
Verkünder der Wahrheiten. «Nur so» oder «die einzige Möglichkeit ist.» Robert Habeck 
meint dazu: «… wenn wir uns darauf einlassen, eine Einzelperspektive zu verabsolutie-
ren, dann suchen wir sprachliche Herrschaft über andere.» 
Mit der Sprache versuchen wir unsere Welt zu beschreiben. Notwendiger weise ist der 
Versuch nicht die Welt, es bestehen, es bleiben Unterschiede. Wir erinnern uns: «Im An-
fang war das Wort.» Mit Wörtern erschaffen wir uns unsere Welt. Das Es, das Objekt, 
das Ereignis ist nie wirklich so wie wir es beschreiben. Immer wieder entdecken wir 
Neues im Objekt. Ereignisse, lassen sich nicht wiederholen. Es bietet sich an, anstatt kon-
statierend, symptomatisch zu reden. 

Das Gespräch 

Im Denken gibt es grundsätzlich keine Grenzen, wir sind völlig frei. Schelling formuliert: 
«Nur in der Persönlichkeit ist Leben; und alle Persönlichkeit ruht auf einem dunkeln 
Grund, der allerdings auch Grund der Erkenntnis sein muss.12» Wenn wir zu einer Er-
kenntnis kommen, bedeutet das Handlungsbereit zu werden. Das Bild von Antonello Da 
Messina in der Galleria Regionale della Sicilia in Palermo zeigt eine «Maria Annunzi-
ata». Die Frau auf dem Bild ist offenbar in einem Selbstgespräch. Mit der linken Hand 
hält sie eine blaue Mantilla zusammen. Blau steht hier für Wahrheit. Der rote Feuerei-
fer, der in Form eines Leibchens darunter verborgen ist, erscheint kaum. Mit der rechten 
Hand wägt sie die Gedanken ab, denen sie offensichtlich folgt, aufgrund der Lektüre, 
die vor ihr liegt. Annunziata: Eine neue Idee kommt in die Welt! Welche Botschaften, 
Lektüren nehmen wir heute auf, wovon werden wir inspiriert? Wann brauche ich eine 

 
8 Schiller an Goethe am 28.10.1794 
9 Nach Hans Blumenberg; Matthäuspassion 
10 Niklas Luhmann; Die Gesellschaft der Gesellschaft 
11 Arnold Schönberg; «Du sollst Dir kein Bild machen» Op. 27, II 
12 Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809) 



Pause, um in mich zu hören. Den Phantasien lauschen. Bedenken abwägen. Und Beden-
ken äussern. Reflektieren muss nicht in der Studierstube geschehen, es findet vielfach in 
Gesprächen statt. So wie es vielleicht heute in diesem Kreis geschieht. Das Gespräch ist 
eine besondere Form der Kommunikation. Das Wort Gespräch ist nicht überraschend 
mit dem Wort Sprache verwandt. Das Präfix «Ge» wird mit der Idee von Zusammensein 
assoziiert. Wie können wir etwas mit Sprache ausdrücken, austauschen? Sprache ist zu-
erst eine allgemeine Konvention. Wir brauchen zu einer tieferen Verständigung eine 
spezifische Sprache. Besonders das Gespräch zwischen verschiedenen Sprachen ist her-
ausfordernd. Spät in der Adoleszenz vervollständigt sich der Neokortex. Bis dahin ist das 
Gespräch schwierig. Die Verneinung ist relevant. Suchen wir einen Sinn im Nein! Die Ne-
gation bringt uns auf neue Gedanken. Neue Ideen, neue Lösungen können heranwach-
sen. Bejahen führt im Sinne von «repetitiver Unsinn hat normativen Charakter», wie es 
Eugen Bleuler formulierte, zur Verfestigung von gängigen Meinungen. Ein Korpus von 
geäusserten Gedanken, lässt eine Haltung erscheinen. Die Welt verändert sich folglich 
durch sich verändernde Haltungen in einem mäandrierenden Geschehen. Spinoza for-
mulierte in einem Brief an Jarig Jelles: «Omnis determinatio est negatio.13» Wann immer 
wir etwas bestimmen, schliessen wir alles andere aus. Es besteht die Gefahr eine Wahr-
heit zu haben. Darum hält Heinz von Foerster dagegen: «Wahrheit ist die Erfindung ei-
nes Lügners.» Eines der Probleme der Wahrheiten ist, dass wir sie nur innerhalb des 
Denkbaren finden. Es gibt aber auch Undenkbares. Mit dem Denkbaren bilden wir ei-
nen Erwartungsraum, einen Handlungsraum und einen Wirkungsraum, während das 
Undenkbare zu keinem Handlungsraum führt. Wenn wir das Denkbare, das Mögliche 
als etwas bezeichnen, das wir uns zumindest (intelligibel) vorstellen können, dann wird 
uns das was wir uns nicht vorstellen können, als nicht möglich erscheinen. Es wäre un-
sinnig, das was wir uns überhaupt nicht vorstellen können, irgendwie doch als möglich 
zu bezeichnen. Allerdings, es gelingen immer wieder Entdeckungen, die bisher undenk-
bar waren. 

Zwiegespräch: Ich und Du im Gespräch 

Auch wenn wir in einer Gruppe im Gespräch sind, so sind wir primär mit einem Gegen-
über im Gespräch14. Ein Gegenüber, das antwortend reagiert auf etwas, auf das Etwas 
das aufgenommen wurde. Wohl hängt die Resonanz zum Gesagten, mit der Nähe zu 
dem, was gerade Beschäftigt zusammen. Fruchtbar ist es Irritationen zu benennen. Das 
kann ein Arbeitsfeld, in dem ich mich, das Thema, mein Gegenüber, zu reflektieren ver-
suche sein. So könnte Entwicklung geschehen. Das braucht Zeit. Zeit sich zu finden, Zeit 
einander kennenzulernen, Zeit einander zuzuhören. Langsam verstehe ich Spuren. Auf 
einmal machen sich neue Blickwinkel auf. Neue Sprachräume öffnen sich. Das Thema 
steht in einem neuen Rahmen. Ich versuche zu antworten, meine Impression zu schil-
dern. Eine Antwort, responsabel auf den Apell, die Stimme und die Stimmung. Erving 
Goffman fragt: «Was geht hier eigentlich vor? 15» Das fragt man sich wohl immer wie-
der. Was kann die Antwort sein? Im Gespräch können wir das explorieren. Das Gespräch 
pflegen, als Austausch von Waren, als Gabe, als Geschenk, durch Kontextualisierung 
und Aufmerksamkeit. Eine andere Seite des Gespräches ist natürlich, dass Einsichten er-
folgen. Einsichten haben normativen Charakter, man kommt zur Überzeugung: «So 
stimmt es.» Auch wenn Kontingenz erzeugt werden muss, gilt es im Auge zu behalten, 
dass durch die Beschränkungen der Kommunikation, der Sprache und des Gesprächs, die 
Informationen unvollständig sind. Jedes Sagen, bezieht sich auf das eigene Leben, die 
eigene Sicht der Welt. Es gibt Sagbares, Nichtssagendes, Ungesagtes, Unsägliches, Un-
sagbares, und manchmal sind wir sprachlos. 

filosofia.ch - Philosophischer Apéro (11.02.2026) / Philosophisches Café (13.02.2026) 
Basel, 11.02.2026, Herbert Manser  

 
13 Baruch Spinoza; 50. Brief an Jarig Jelles, 1674 
14 Martin Buber; Ich und Du 
15 Erving Goffman; Rahmenanalyse 


